
Gaeilge mar éiceolaíocht 
An teanga: ó pholaitíocht go cultúr go sochaí  

a mhargú mar timpeallachtachas  
 

Liam Tiernach Ó Beagáin agus Laoise Ní Fhearchair 
 
Dearbhaithe Padraig Mac Piarais, an ceannaire réabhlóideach 1916 “Tír gan teanga, tír gan 
anam,” nó as Béarla “A country without its language is a country without a soul.” Cinnte, 
faoi 1916 bhí Éire ina tír a raibh a mothú féin caillte aici. I ndeireadh na dála ba é an toradh a 
bhí ar ghníomhartha éirí amach ná stát neamhspleách do thart ar dhá thrian den oileán, thit go 
leor dá raibh súil leis. Ar ndóigh, is cúiseanna stairiúla iad na deacrachtaí atá ag Éirinn. 
Sroicheann peacaí an choilíneachais go hÉirinn fós. Is é Eirinn anois tír atá i gcónaí 
aithriseoir ar threochtaí, seachas náisiún cinnte de féin agus a shaintréithe.  
Tá anam na tíre (mar a dúirt Pádraig Mac Piarais) fós caillte. Mothaítear an chailliúint seo 
ionainn mar mhuintir. Tá an Ghaeilge chun tosaigh i gcuid mhór dár n-oidhreacht. Is teanga í 
nach bhfuil a fhios acu ag formhór ár muintire. Tá an teanga ar imeall náisiún díláithrithe 
uaithi féin. In áit dul isteach ar an gcruachás truamhéileach atá ag náisiúin na hEorpa chun 
cultúir eile a scrios agus faoin gciall na nua-aoiseachais a thabairt dóibh, ina ionad sin ba 
mhaith linn labhairt faoi conas is féidir lenár dteanga cabhrú linn bogadh i dtreo sochaí atá 
níos sláintiúla ó thaobh na síceolaíochta de, níos saibhre cultúrtha agus níos cúramaí, agus trí 
é sin cuir deireadh le coimhthiú ár náisiúin. 
 
1. Éire Chomhaimseartha 
Sa lá atá inniu ann tá Éire faoi ghruaim ag an gcoilíneachas, nuair a géilleann an caipitleachas 
d’idé-eolaíochtaí seachtracha atá in aghaidh le cé muid go léir mar phobal. Spreagann idé-
eolaíocht nua-liobrálacha an creideamh bréagach nua-Darwin go bhfuil sé ‘snámh.nó téigh 
síos.’ Caithfidh gach duine níos mó ná an duine eile a dheanamh le ‘dul chun cinn.’ Ach is gné 
dhílis de dhearcadh na nÉireannach ar an saol ná díograis do ‘neart go cur le cheile,’ go 
bhfuilimid go léir anseo le chéile, agus go mbeimid ag faire amach dá chéile. Seo é atá uainn, 
ach ní hé atá againn. Ar thaobh amháin, ráthaítear brabúis mhóra saor ó cháin le haghaidh 
corparáidí billiún dollar a ndéanfaimid cur síos orthu mar ‘na sárdaoine.’ San aiste seo, tugtar 
‘sárdaoine’ ar corparáidí móra agus a gcuid úinéirí. Cé, ar an láimh eile, is beag atá geallta 
dúinn, na daoine. Tá bua ag an nua-liobrálacha sa chogadh idé-eolaíoch. Tá dearcadh na 
hÉireann ar an saol ag dul i laige. Ach is féidir é a shábháil leis na seoda atá in ár dteanga. 

Is minic a dhéantar magadh agus laghdú ar ár gcultúr. Mar shampla, chuir an 
‘cumhacht-chúpla’ Vogue Williams agus Spencer Matthews síos ar an nGaeilge mar “theanga 
ghránna” le déanaí. (Katie Gallagher, ‘Vogue Williams reveals one thing she wouldn’t do after 
ultimate Irish betrayal’, Dublin Live, 14 July 2021).  

Rinne Ryanair, aerlíne ísealchostais na hÉireann, magadh faoin teanga nuair a d’iarr 
Gaeilgeoirí rogha Ghaeilge ar a suíomh idirlín, agus tá an comhlacht fón póca 3 ag iarraidh ar 
dhaoine le hainmneacha Gaeilge “deacair” iad a aistriú go Béarla (Hugh Carr, ‘Ryanair’s 
“virtue-signalling” claims are indicative or Ireland’s attitude towards Irish’, joe.ie life-
style/ryanair-virtue-signalling-irish-language-736472, accessed 5th Jan, 2022). Níl dearcadh 
mar seo nua. Mar shampla, dúirt an fuascailtí Caitliceach agus ríoga Dónall Ó Conaill go raibh 
an Ghaeilge níos lú ná an Béarla (féach, mar shampla ar McVeigh & Rolston, Anois ar theacht 
an tSamraidh: Ireland, Colonialism and the Unfinished Revolution, 2021).  



Deir teoiric chomhaimseartha theangeolaíoch nach bhfuil teanga amháin níos fearr ná 
teanga eile.  Le déanaí, bhí an t-eacnamaí, Paul Krugman, i dtrioblóid agus é ag monarú an 
téarma ‘Leiprechaun economics’. (Joe Brennan, ‘Leprechaun Economics,’ Irish Times, 19 
August 2019). Ba í iarracht Krugman náire mhór na hÉireann a mhíniú: tearmann cánach. Dúirt 
roinnt oifigeach Éireannach go raibh téarma Krugman maslach. 
 Is dócha nach dtuigeann Krugman gur ó Éirinn na Luath-Chríostaí a thagann an 
focal ‘Leiprechaun.’ De réir mar a tháinig an reiligiún nua níos forleithne, baineadh an bonn 
de na miotais Cheilteacha ársa. Tugadh Lugh Lámhfada ar dhia sinsearach na gCeilteach, a 
bhí ina phátrún ar na healaíona agus ceardaíocht. Faoin luath-Chríostaíocht Cheilteach, áfach, 
tugadh Lugh ‘Lugh-chromain’, nó as Béarla, ‘Stooping Lugh.’ Mar sin, d’iompaigh Lugh go 
mall ina amadán, a cuireadh in iúl faoi dheireadh faoin téarma Béarla ‘Leprechaun.’ Mar is 
coitianta le haistriúcháin Bhéarla foghraíochta ar fhocail Ghaeilge cailltear an bhrí. Mar sin, 
sa lá atá inniu ann ceiliúrann daoine an t-amadán i gcomparáid leis an dia mór Ceilteach. 
Lugh Lámhfada, laoch Ceilteach, léirigh sé a ngrá do na healaíona agus an caidreamh 
síochánta a bhí acu leis an domhan. 
 Ach déantar dearmad ar an Lugh sin. Inniu, níl sé ach amadán. Mar sin b'fhéidir go 
bhfuil údar maith ag Krugman an focal Leipreachán a úsáid ar na bealaí a dhéanann sé, mar 
ní féidir linn a bheith in amhras faoi neamhshuim na bpleananna eacnamaíocha sin. Mar sin, 
tá seans ann go bhfuil Krugman ceart. Mar sin féin, tá dearcthaí Dónall O’Connaill agus 
Vogue Williams fréamhaithe sa chomhfhiosach Éireannach agus is cúis mhór imní iad, toisc 
go n-oireann na dearcthaí seo go foirfe do leasanna sárdhaonna. Is féidir a ndearcadh i leith 
chultúr na hÉireann a mhíniú leis an gcreideamh seo a leanas: Cad a bhí: níos lú, cad atá 
anois: níos fearr. Ach is miotas iomlán é. 

Is é an rud atá againn faoi láthair ná meaisín greanta neamh-inbhuanaithe a tógadh ar 
an iarchoilíneachas. Cinnte, is cuma faoi Ó Conaill, tá dearcthaí comhaimseartha daoine ar 
nós Williams/Matthews treisithe ag teanga an indibhidiúlachais, mar shampla, an rabhadh ó 
Friedrich Nietzsche. (‘On the pathos of truth’, 1872) – ceann a thug Jean-Paul Sartre rabhadh 
dúinn go dtiocfadh saol neamhdhlisteanach as (‘Being and Nothingness’, 1943). Agus é ag 
glacadh le dearcadh an tsaoil go dtugann na sárdhaoine an duine aonair an creideamh go 
bhfuil siad saor, agus mar chúiteamh ar an duine aonair a thugann freagracht dóibh as a shaol. 
Is modh é an duine aonair chun críche, a úsáidtear i ngan fhios dó féin i ngníomhartha 
éaraithe i dtreo éilimh eiticiúla Kant agus ansin a bhíonn mar amadán. 

Má léiríonn teanga ní amháin coincheapa sochaíocha ach má mhúnlaíonn sí iad 
freisin, san rud ar chuir an teangeolaí mór Wilhelm von Humboldt (1767–1835) síos air mar 
“charachtar teanga” an náisiúin, b'fhéidir go gcuireann an teanga atá comónta in Éirinn sa lá 
atá inniu ann (cibé teanga í) ionann ar ár luachanna. 

Is cosúil go mbíonn roghanna níos mó ag gach duine mar thoradh ar chinntí 
scothaicme/ sárdaoine. Ach, caithfidh na roghanna atá ar fáil a bheith nasctha le suim na 
scothaicme/ sárdaoine. Is seachmaill iad go leor saoirsí rogha i gceannacháin. 

Léirítear an pointe seo le roghanna iarbhír i réimsí eile, ós rud é nach bhfuil mórán 
roghanna ann nó nach mbíonn roghanna ar bith ann. Níl fáil go héasca ar chúram sláinte agus 
ar thithíocht murab ionann agus, mar shampla, núdail. 
  Éilíonn daoine aontachta. Mar shampla, teastaíonn cúram sláinte agus tithíocht ar 
phraghas réasúnta uainn agus ba mhaith linn go n-íocfadh na sárdhaoine sciar cothrom. Mar 
sin féin, níl sé seo chun leasa na sárdhuine atá fite fuaite go néata leis an rialtas. Mar 
shampla, is milliúnaí iad breis is leath de Theachtaí Dála na hÉireann atá ceangailte le maoin 
agus ionstraimí airgeadais (Philip Ryan agus Wayne O’Connor, ‘Reveled: Half of Ireland’s 
TDs are Millionaires’, The Irish Independent, 13 Bealtaine 2018). 

Spreag rialtais na hÉireann an cosúlacht idir scothaicme agus Teachtaí Dála trí 
dhíolúintí cánach a ligeann do na sárdhaoine méideanna móra tithíochta a cheannach, rud a 



chuireann bac ar fhormhór na ndaoine. Géarchéim rialtais eile dá bharr - géarchéim is fearr a 
scuabtar faoin brat ós rud é nach bhfuil scéalta dá leithéid ag dul i bhfeidhm ar na meáin a 
bhaineann le leasanna scothaicme (míníonn an leabhar clasaiceach le Herman and Chomsky 
(Manufacturing Consent, 1988) cén fáth).  

Sábháltar fíor-shaoirse do dhaoine a bhfeictear go bhfuil fiúntas ag baint leo.  
Ainneoin na miotas féin a bheadh ag gnáthdhaoine a chreideann dúinn, ní comharthaí 

den chine daonna iad féin a shárú iad na sárdhaoine seo, ach is dóichí, dá gceadófaí dóibh 
leanúint ar aghaidh, gur comharthaí den chine daonna iad féin ag críochnú. 

Breathnaigh ar cháin ar feadh nóiméid. Meastar gur sheachain corparáidí idirnáisiúnta 
€1 trilliún i gcánacha tríd an mbealach ar a dtugtar Bealach éalaithe cánach Dúbailte na 
hÉireann. (Paul Mark, ‘Ireland is the world’s biggest corporate “tax haven”, say academics’, 
Irish Times, 13 Meitheamh 2018).  
 Is tairbhí soiléir é Apple as an mbealach éalaithe cánach Dúbailte Éireannach. Cé go 
raibh Éire fós ag streachailt faoi fhiacha ollmhóra a gearradh i ndiaidh na timpiste airgeadais, 
throid an rialtas in aghaidh an Aontais Eorpaigh trí dhiúltú cánacha a tharraingt anuas ó 
Apple. Rialaigh Coiste Iomaíochta na hEorpa go raibh thart ar €13 billiún de chúnamh stáit 
mídhleathach tugtha do Apple trí chomhar milis thar na blianta fada agus rialaigh sé go 
gcaithfeadh siad an t-airgead a thabhairt ar ais. Rinne rialtas na hÉireann achomharc ar son 
Apple agus bhuaigh said. (‘Apple has €13bn Irish tax bill overturned’, BBC News, 15 
Meitheamh 2020). Cad comhartha go bhfuil an tír díláithrithe ó féin. 
 Is é Éireann ar cheann de na tíortha is measa i measúnuithe Eorpacha ar imní 
comhshaoil agus astuithe carbóin. Tá tuath na hÉireann faoi bhrú mar go bhfuil feirmeoirí 
beaga ann freisin, tá dochar mór déanta d’aibhneacha agus do chórais éiceolaíochta de bharr 
drochbhainistíocht uisce, agus iascaigh gar do titim as a chéile. Ach fós tá smaointeoireacht 
éiceolaíoch ag croílár na Gaeilge. Tá aithne ar Éirinn mar áit álainn. An tír is glaise ar 
domhan. Le ‘hello’ a rá i nGaeilge deirimid ‘Cad é mar atá tú?’ as Béarla, ‘What is because 
you are?’ Is é cúram a thabhairt do dhaoine eile agus an dúlra suite i gcroílár na teanga. 
 Ach tá sé beartaithe ag Éirinn cáin a ghearradh ar dhaoine mar gheall ar fhadhb na 
haeráide a chruthaíonn na sárdhaoine? Ar fud an domhain, tá cumhacht chorparáideach i 
lámha mionlach beag bídeach agus tá 100 nó mar sin de na hinstitiúidí scothaicme seo 
freagrach as breis agus 70% d’astuithe carbóin domhanda. 

Níl iontu seo ach roinnt tuairimí. Níl aon phlé déanta againn ar an scrios a dhéantar ar 
sheirbhísí poiblí eile, ar thráchtearraí na n-ollscoileanna, agus ar an aistriú ginearálta chuig 
feitisiúchán an mhargaidh Angla-Mheiriceánach. 

Ar fud na hÉireann tá na healaíona, an cultúr agus an teanga faoi léigear, agus tá 
pobail Ghaeilge ag maireachtáil faoi bhagairt díothaithe faoi dhlíthe pleanála nua nach bhfuil 
ghlactha in aon áit eile sa stát.  

Labhraíonn oifigigh rialtais ar ghéarchéimeanna san eacnamaíocht, sa chultúr, sa 
tithíocht, sa tsláinte, sa fhuinneamh agus san aeráid, ach gníomhaíonn siad contrártha lena n-
imní ceaptha. Tá an caipitleachas freagrach don buile seo. 

Maidir le hÉirinn, is féidir cabhrú linn filleadh orainn féin trínár dteanga dhúchasach 
Gaeilge. Ina theannta sin, d'fhéadfadh sé a bheith mar an gcéanna do go leor náisiún eile. 

 
 

2. Cén fáth a bhfuil tábhacht ag baint le teangacha? 
  
Nílimid ag rá go bhfuil an Ghaeilge eisceachtúil, ach go bhfuil stair fhada shaibhir na 
hÉireann inti. Laistigh den Ghaeilge tá cultúr ar leith agus taobh istigh de sin tá dearcadh ar 
an saol, ar an gcine daonna agus ar ár ról sa domhan. 



Faoin riail Impiriúil rinneamar dearmad ar go leor dár gcultúr, mar “is é an riachtanas 
coilíneachta gach cuimhne ar an méid a chuaigh roimhe a scrios” (Palmer, et al, ‘Enter Mac 
Morris’, Dublin Review of Books, Iúil 2019). Agus mar a thugann Michael Cronin le fios, 
teastaíonn fáil réidh lena theanga chun gach cuimhne a scriosadh agus cultúr a scriosadh (An 
Ghaeilge agus an Éiceolaíocht, Foilseacháin Ábhair Spioradálta, 2019).  

Is í teanga an phríomh-chomhpháirt do náisiún. Mar a chreid ár gcéad Uachtarán, 
Dubhghlas de hÍde, trí Ghaeilge a chailleadh chailleamar “aitheantas an domhain dúinn mar 
náisiúntacht ar leith”. Mar sin cé nach bhfuil dúil ag na hÉireannaigh a bheith ina Sasanach, 
mar atá i gcás go leor náisiún coilínithe, glacaimid go leor dá nósanna. Mar a thug de hÍde 
faoi deara, déanaimid aithris ar an meitreolach Impiriúil a chuireann tionscnamh an 
choilíneachais orainn. Sa lá atá inniu ann, leanaimid a gcuid spóirt, féachaint ar a gcuid 
teilifíse, éisteacht lena gceol, a gcuid faisin a chóipeáil, agus fiú a gcuid ríchíosa a leanúint. 
Féadfaidh suim athnuaite inár mbealaí féin tríd ár dteanga féin é seo a athrú. Ní ar an 
mbealach náisiúnach a bhí i mbeartais de Valera, ach ar bhealach atá nua-aimseartha, saolta 
agus daonlathach. Tiomáineann an teanga an fhírinne dúinn féin. 

 Go dtí seo, tá sé áitithe againn go bhfuil muid coimhthithe uainn féin. Táimid scartha 
ónár gcultúr, ón éiceolaíocht, ón tíreolaíocht, ón eacnamaíocht agus ón daonlathas. Ní haon 
ionadh é seo ag cur san áireamh an chumhacht atá caillte againn mar náisiún. 
 Mar shampla, trí Ghaeilge a chailleadh tá ár gcumas caillte againn sinn féin a chur 
inár dtír féin. Ní fhios againn brí na logainmneacha timpeall orainn. Táimid caillte go 
trámach. Conas is féidir rud éigin a bheith chomh eolach fós anaithnid? Ós rud é gur aistríodh 
formhór na logainmneacha go Béarla go foghraíochta níl aon bhrí ag baint le logainmneacha 
Gaeilge ina bhfoirm Bhéarla: ní chuireann siad aon chiall in iúl i mBéarla.  
Mar shampla, ní féidir linn a rá leat cad a chiallaíonn an focal Béarla ‘Dublin’, mar níl aon 
chiall leis. Beidh a fhios ag cainteoir Gaeilge gur bastairdiú é an focal “Dublin’ ar na focail 
Gaeilge ‘dubh linn’. Is é Dubh an Ghaeilge do ‘black’, agus linn i mBéarla is ea ‘pool’. Má 
tugtar aon rud ar Dubhlinn i mBéarla is é ‘Blackpool’ é. 
 Tá aistriúcháin fhoghraíochta ar fhocail Ghaeilge i réim ar fud na tíre. 
Arís, scrúdaíonn Cronin é seo go sonrach: 
 

“I gcás go leor, a rugadh agus a d’fhás aníos in Éirinn, is féidir go mbeadh cur amach 
ag an teanga uirthi ach, ag an am céanna, fanann siad aisteach go leor. Aisteach mar 
gheall ar an toimhde gur chóir go dtiocfadh sé go nádúrtha, ní gá uaireanta staidéir 
agus cleachtais gan stad. Is féidir leis an mothú suaite seo, bheith i spás éiginnte (an t-
anam a chuardach faoin bhféiniúlacht Éireannach) a bheith ina chúis, ar ndóigh, le 
ciontacht doiléir nó diúltú iomlán (Cronin: 56–7)” (mo aistriúchán féin). 
 
Ach tá an diúltú sin mícheart, ós rud é go bhfuil “an iliomad scéalta laistigh de 

chultúir dhúchasacha ar fud an domhain, cuid acu a d’fhéadfadh a bheith fíor-luachmhar 
chun tú féin agus an tsochaí a athchruthú san aistriú go bealaí nua maireachtála agus 
bheith” (Stibbe 2016: 193). Mar sin, más mian linn ár ndomhan agus ár n-áit laistigh de a 
athshamhlú, caithfidh ról lárnach a bheith ag an nGaeilge. 
 
 
3. Cad is féidir leis an nGaeilge a dhéanamh? 
Bhí James Connolly (1868–1916) i gceannas ar Arm Cathartha na hÉireann mar chuid den 
éirí amach in aghaidh fhórsaí impiriúla na Breataine i 1916. Sóisialach poblachtach ab ea 
Connolly agus bhí a fhios aige ar an ról tábhachtach a bhí ag teanga dhúchasach na hÉireann 
dá mba rud é go raibh Éire le bheith ina sochaí iar-choilíneachta rathúil a chuir luach ar gach 
duine mar chríoch iontu féin, seachas píosaí beaga i meaisín impiriúlach-chaipitilíoch. 



 Thuig Dubhghlas de hÍde freisin, cé nach sóisialach é cosúil le Connolly, tábhacht na 
Gaeilge. Duine de shliocht Angla-Éireannach agus céad uachtarán na hÉireann (1938–45), 
labhair sé ar thábhacht na teanga i ndíchoilíniú na hÉireann (‘The necessity for de-
Anglicising Ireland’, Irish National Literary Society, 25 November 1892).  
 Thuig de hÍde go raibh an Ghaeilge riachtanach chun ealaíona, miotaseolaíocht, ceol, 
fealsúnacht agus dlí na hÉireann a shábháil. Mar shampla, thug go leor de dhlíthe ársa na 
hÉireann léargas ar an dul chun cinn a rinne sufraigéidí i Sasana san fhichiú haois. Go 
bunúsach, bhí cultúr na hÉireann i gcroílár a focal dúchais labhartha. 
 Ní raibh fís Uí Chonghaile d’Éirinn shóisialach do gach duine lena theanga féin le 
bheith ann, áfach. Faoi earrach na bliana 1916 bhí ceannairí na hÉireann nua marbh, á gcur 
chun báis ag fórsaí na Breataine as poblacht Éireannach a fhógairt. 
 B’fhéidir go dtabharfadh teangacha dúchasacha timpeall an domhain deiseanna dúinn 
sinn féin a thabhairt isteach arís don dúlra, agus stop a chur leis an díláithriú a dúirt Erich 
Fromm mar rud a thug dúinn ár mothú coimhthithe. (‘The art of loving’, 1956).  
  Tá deis ag Éirinn an bealach chun cinn a thaispeáint don chuid eile den domhan. Má 
thugaimid an Ghaeilge ar ais mar chuid de shochaí ilteangach táimid ag tabhairt réamhrá do 
chainteoirí teangacha eile ar stair na hÉireann. 
 
4. Na bealaí chun cinn 
Is féidir leis an mbealach chun cinn a bheith ina bheartais faoi stiúir na heacnamaíochta a 
shásaíonn riachtanais shárdhaonna, nó is féidir é a threorú ag daoine agus leasanna an phobail 
ina chroílár. Theip ar rialtais Éireannacha i ndiaidh a chéile. Mar sin, táimid i bhfabhar na 
ndaoine a ghlacann smacht agus maoiniú a bhaintear as lámha an rialtais. Ach sula bpléifimid 
na daoine lig dúinn breathnú ar na sárdaoine agus polasaí an rialtais. 
 Tá polasaithe an Rialtais gáireach. Feiceann Gaeilgeoirí agus na Gaeltachtaí an t-athrú 
is déanaí ar théama, Bille na dTeangacha Oifigiúla, mar rud neamhábhartha den chuid is mó. 
Is masla é smaoineamh Lá na Gaeilge – áit a spreagtar gach duine a ‘gcúpla focal’ a úsáid.  Is 
gothaí gan úsáid iad i leith teanga ar mhian le go leor daoine í a fhágáil (Lorna Siggins, 
‘Don’t speak Irish, company that accepts Gaeltacht grant tells staff’, The Times, 17 Aibreán 
2021). Díríonn an ‘bille teanga’ ar sheasamh an rialtais chun freastal ar na Gaeltachtaí. Ach 
mura bhfuil na Gaeltachtaí ann, ní bheidh aon róil poist sa tseirbhís phoiblí. Dá mbeadh an 
rialtas dáiríre faoin nGaeilge chuirfeadh siad gach airgead atá ar fáil chun an Ghaeilge a 
iompú ina teanga bheo.  
 Ach tá a mhalairt ar fad ag tarlú. Tá an Béarla ag scrios na Gaeltachtaí. Ní chuireann 
sé sin imní orthu siúd atá i gceannas, agus cuireann sé go leor daoine fiafraí de cén fáth go 
bhfuil comhlachtaí Gaeltachta ann mura bhfuil siad in ann a gcuid oibre a dhéanamh? Is 
cosúil gurb é polasaí an rialtais ‘criosanna íobairt’ Gaeltachta a dhéanamh inchomparáide leis 
an gcaoi a ndearna Naomi Klein cur síos ar dhaoine dúchasacha agus ar a gcultúir i Meiriceá 
(‘This Changes Everything: Capitalism versus the Climate’, 2014). Tá a gcumhacht 
brústocaireachta ró-lag. Gan guth ar bith, is beag cosaint a thugtar do Ghaeilgeoir i bpobail 
Ghaeltachta na hÉireann. Ag ligean orthu go bhfuil siad ag iarraidh na Gaeltachtaí a 
athbheochan, tá an rialtas molta agus ag iarraidh dlíthe pleanála a chur i bhfeidhm nach 
ngéillfeadh aon chuid eile den tír. Is é an phlean ná tithe a thógáil agus daoine nua a chur in 
aithne do na pobail nach bhfuil focal Gaeilge eatarthu. Tá reaper gruama na Gaeilge ag an 
doras agus ní hiad na Briotanaigh ach sinn féin atá á dhéanamh. 
 Ach fiú dá dtiocfadh an Ghaeilge slán ar bhealach éigin faoi na strusanna seo níl sí 
díolmhaithe ó chlár oibre an indibhidiúlachais. Agus na Gaeltachtaí ag dul i laghad tá bogadh 
ar shiúl ó “ghníomhaireacht chultúrtha agus phobail” a deir an scoláire Conchúr Ó Ciallagáin 
mar “Gaeilge stáitse” atá “díchúpláilte ón bpobal Gaeltachta”.  



‘Is é an tosaíocht atá sna cineálacha cur chuige reatha ná úsáid shiombalach agus 
institiúideach na Gaeilge. Níltear ag súil go mbeadh feidhm ar bith ag polasaithe i bpobail 
iarbhír”. (‘Neo-liberal treatment of Irish language is folly’, Irish Times, 17 Lúnasa 2020). 
Má ligtear do seo leanúint ar aghaidh beidh an teanga féin díláithrithe ón gcultúr. Tá an 
Ghaeilge á díchúpláil ó fhréamhacha cultúrtha an ghrúpa Ghaelaigh agus ó ghníomhaireacht 
phobail agus chultúrtha i measc na nGael. Ní mhairfidh an cultúr a dteastaíonn uainn an 
Ghaeilge a thabhairt isteach arís dúinn ó nua-liobrálachas na teanga. Déanfaidh Gaeilge nach 
bhfuil ann ach scáth di féin dul timpeall ar an gcultúr ar mian linn é a thabhairt ar ais chuige. 
Teanga nua-liobrálachais a bheidh inti, agus ina feall deiridh ar na seoda atá laistigh di. 
D’fhéadfadh go mbeadh an Ghaeilge ina teanga thánaisteach líonta isteach le coincheapa a 
bhí ann cheana ó shochaí bunaithe ar thomhaltóirí seachas a bheith ina teanga a tharraingeodh 
siar sinn ó gheilleagar nach bhfuil in ann í féin a chothú a thuilleadh. Chaillfí an seans go 
mbeadh Éire athnuaite agus athdhéanta, agus go dtaispeánfadh sochaithe iarchoilíneacha agus 
coilíneacha eile cad is féidir. 
 Tugtar 'náisiún' mar ghrúpa daoine a foirmíodh ar bhonn teanga choiteann a 
bhaineann go sonrach leo agus a cheanglaíonn iad le tír-raon trí stair chomhroinnte. 
  Faoi láthair, faoin sainmhíniú seo tá timpeall 96,000 duine i náisiún na hÉireann. 
Cainteoirí dúchais Gaeilge iad seo a labhraíonn go gníomhach agus a mhaireann trí Ghaeilge. 
Siad slánaithe an náisiúin agus ní mór gach cosaint a thabhairt dóibh, agus an bealach chun 
an chuid eile againn a athnuachan. 
 Má tá an Ghaeilge le fáil réidh lenár díláithriú as ár seoda náisiúnta féin, ansin ba 
chóir dúinn tógáil ar an méid atá againn faoi láthair. Is é an rud atá againn ná ceantair bheaga 
ina bhfuil an Ghaeilge á labhairt: na Gaeltachtaí. Tá an seasamh láidre seo, a bhí lag cheana 
féin, ag dul i laige mar gheall ar bheartais an rialtais. Mar sin féin, ainneoin an drochphreas a 
fhaigheann an Ghaeilge go minic, tá dearcthaí an-dearfach i measc an phobail i leith na 
teanga: 
 

Deimhníonn gach measúnú ar dhearcadh teanga mhuintir na hÉireann go bhfuil dea-
thoil ollmhór ag an nGaeilge mar tháscaire buanseasmhach ar stair agus ar 
fhéiniúlacht uathúil, shainiúil na hÉireann agus a muintire. (Ó Flatharta, et al. 2019) 

 
 
Thuairiscigh Ollscoil na hÉireann, Gaillimh le déanaí i staidéar fairsing go bhfuil 6 as gach 
10 duine a bhfuil cónaí orthu i nGaillimh ag iarraidh níos mó Gaeilge a labhairt gach lá.  Tá 
fonn ann go háitiúil agus go náisiúnta an Ghaeilge a labhairt. Tá feachtas faoi stiúir daoine a 
dhéanann neamhaird de bheartas an rialtais riachtanach. Caithfidh na feachtais seo teacht ó na 
Gaeltachtaí.  
 Beidh go leor eagrúcháin de dhíth orthu agus beidh gá le maoiniú ó fhoinsí eile 
seachas an rialtas. Chun é seo a bhaint amach ní mór dúinn úsáid a bhaint as na samhlacha 
eacnamaíocha a spreag ár n-aimhleas ar dtús. Caithfidh an Éire nua úsáid a bhaint as a bhfuil 
ar fáil aici sular féidir léi imeacht uaithi (Le haghaidh argóint den chineál céanna féach 
Chomsky agus Pollin, Climate Crisis and the Global Green New Deal, 2020). Ba chóir go 
mbeadh tograí maoinithe dírithe ar aird an domhain chorparáidigh a tharraingt. Agus 
b’fhéidir go gcruthóidh muid naisc dhomhanda le grúpaí teangacha dúchasacha eile chun aird 
a tharraingt ar na deacrachtaí idirnáisiúnta a bhaineann le teangacha atá i mbaol agus ar na 
buntáistí a bhaineann lena n-athchóiriú. Creidimid gur cheart é seo a dhíriú ar smaointe na 
héiceolaíochta agus na teanga, mar a dúirt Michael Cronin. 
 
  
  



Mar sin, go bunúsach, is í an cheist: Conas a dhéanaimid airgeadú ar an teanga? 
Creidimid go bhfuil sé ina chomhpháirt thábhachtach dár marthanacht féin. Ar an mbealach 
seo, éiríonn teanga ceangailte leis an éiceolaíocht. Tá ‘inbhuanaitheacht chomhshaoil’ san 
fhaisean le corparáidí agus sárdhuine. Teastaíonn uathu go mór go mbeadh a fhios againn go 
bhfuil spéis acu an ghluaiseacht seo a luacháil i dtreo domhan inbhuanaithe, ar a laghad. 
 Ní bréag ar bith anseo ó thaobh na teanga de, is í an Ghaeilge an filleadh ar an dúlra is 
mian le corparáidí a léiriú. Trí mhaoiniú na Gaeilge bheadh siad ag tabhairt gealltanas do 
shlándáil éiceolaíoch oileán beag ach cáiliúil. Is toradh maith a bheadh ann do na sárdhaoine 
seo i dtéarmaí poiblíochta agus cosúlachta branda. Ag an am céanna tá sé de bhuntáiste breise 
aige go ndéanfaí náire ar chomhlachtaí rialtais, rud a chuideoidh le brústocaireacht na 
ndaoine amach anseo. Ceist oscailte is ea an chaoi a gcaithimid an t-airgead - ceist nach mór 
a phlé i measc na ndaoine is mó a bhfuil baint acu leis. Ach is féidir na Gaeltachtaí a leathnú, 
‘Gaeltachtaí Guairille’ a fhorbairt, ceathracha Gaeilge i mbailte agus i gcathracha a léiríonn 
luachanna na teanga, agus airgead a chur ar an teanga ionas go mbeidh sí féinchothaitheach 
in áit a bheith ag teastáil go leor maoinithe ó fhoinsí seachtracha. Mar sin féin, níl aon rud 
toirmiscthe, agus ba chóir gach smaoineamh (is cuma cé chomh craiceáilte atá siad), a 
scrúdú. 
 
 
Faoi na húdair 
Is iarrthóir PhD san Eolaíocht Chognaíoch é Liam Tiernach Ó Beagáin le scoláireacht ó Scoil 
na Fealsúnachta sa Choláiste na hOllscoile, Baile Átha Cliath. Déanann a thráchtas staidéar ar 
nádúr foirmiúil na cruthaitheachta i dteangeolaíocht Noam Chomsky agus ar a gaol le 
heipistéimeolaíocht Immanuel Kant. 
 
Is Gaeilgeoir í Laoise Ní Fhearchair, tá Máistreacht san Oideachas aici (speisialtóireacht san 
Uathachas), agus tá sí ina Príomhoide ar Scoil Speisialta in Éirinn. 


